13. hodina – Život ve vzdálenosti Bohu
V této hodině si zopakujeme to nejpodstatnější z hodin, které nám vyprávěly o prvním hříchu, a budeme se snažit více zamýšlet, co to znamená konkrétně pro náš život, jaký to má pro něj dopad, jakým způsobem ho to ovlivňuje.

Minulou hodinu jsme se společně zamýšleli nad prvním hříchem. Viděli jsme, že člověk si nechal namluvit, že Bůh je někým zlým, a rozhodl se sám si určovat, jak dosáhne štěstí. Toto rozhodnutí má pro člověka fatální důsledky. Každý člověk se rodí v tomto stavu narušenosti vztahu s Bohem, totiž v odloučenosti od něho, který je jediným zdrojem života a pravého štěstí. Každý člověk se rodí s dědičnou vinou.

Jak je takovýto život vlastně prožíván? Hodina nese název, „život ve vzdálenosti Bohu“. Názvem hodiny chceme vyjádřit to, že člověk prožívá svůj život v nutném směřování ke smrti (viz 0. hodina). V této hodině se nebudeme omezovat jen na to, jak dědičná vina ovlivňuje vztah člověka k Bohu, ale zaměříme se na to, jakým fatálním způsobem ovlivňuje celý lidský život.

Na život v dědičné vině se tedy budeme dívat z dvojí perspektivy. Z perspektivy, kterou nám předkládá 3. kapitola Genesis, když oznamuje, že první hřích přináší narušení různých rovin vtahu (viz 4. hodina) a následně také z perspektivy dějin spásy, kterým se tento rok věnujeme. 

Dědičná vina – život v narušenosti vztahů
Ve čtvrté hodině jsme si říkali, že důsledkem hříchu je narušení vztahů – člověka s Bohem, člověka s člověkem a člověka se stvořením. Zkusme se tedy nyní podívat, jakým způsobem ovlivňuje dědičná vina prožívání našeho života právě na této rovině vztahovosti. 
Život v narušenosti vztahu člověka k člověku

V příbězích o stvoření jsme mohli vidět, že člověk byl stvořen jako muž a žena, aby byla překonána prvotní samota, a aby si byli vzájemnou pomocí. Pokud hovoříme o tom, že první hřích narušil vztah mezi lidmi, pak je nejjednodušší vnímat to právě z této perspektivy. 

Narušenost prvotní jednoty

Bůh viděl, že není dobré, když je člověk sám. Stvořil mu tedy partnera, se kterým v prvotní jednotě mohl zakoušet víc, než jen překonání nudy, ale mohl zakoušet jeho sounáležitost, jeho velmi intenzivní blízkost, až jednotu. Proti prvotní samotě Bůh staví prvotní jednotu. Právě tato prvotní jednota je prvním hříchem narušena. Člověk upadá do mnohem hlubší a tragičtější samoty. Nevnímá skutečnou blízkost druhého. Není schopen být druhým člověkem plně uspokojen, není schopen cítit prostřednictvím druhého své naplnění.

Ona prvotní jednota měla výsostné místo, ve kterém se prožívala. Tímto místem byla sexualita. Člověk, který zhřešil, poznal, že je nahý, čímž je mimo jiné vyjádřeno, že došlo k narušení schopnosti člověka prostřednictvím své sexuality vyjadřovat plnost této své blízkosti, této jednoty. Sexualita se pro člověka stává místem, kde stále bojuje se svou samotou, kde hledá nesprávným způsobem své uspokojení
…

Protože člověk byl stvořen k Božímu obrazu, znamená toto narušení vztahu k druhému, oné jednoty, to, že člověk prožívá svůj život ve vzdálenosti Bohu. Jestliže platí, že prostřednictvím lásky k bližním milujeme Boha (viz Mt 25, 31-46), pak odcizení se druhému člověku, je také odcizením se Bohu. Narušení jednoty mezi lidmi znamená také narušení jednoty mezi člověkem a Bohem.
Člověk, který je zasažen dědičnou vinou, je zasažen mimo jiné právě také těmito svými pocity, těmito svými stavy. Zcela bytostně poznává, že druhý člověk ho nedokáže naplňovat, že v druhém nedokáže v plnosti utišit onu samotu, onu touhu po opravdové, úplné lásce.

Narušenost vzájemné pomoci

Muž a žena si mají být vzájemnou pomocí. Jejich život má být prožíván v souladu a ve společné účasti na díle spásy. První hřích však narušuje i tuto lidskou spolupráci. Člověk přestává vnímat svého partnera, druhého člověka, jako svého spolupracovníka, ale vnímá ho jako svého soka, jako svého soupeře.

Lidé nejsou schopni spolupracovat, nejsou schopni se spolu domluvit. Druhý člověk není vnímán jako ten, kdo mi má pomáhat, jako ten, kdo spolupracuje na našem vzájemném štěstí, ale spíše jako uzurpátor, jako ten, kdo mě v mém štěstí omezuje, kdo se proti mému štěstí staví, kdo mému štěstí brání.

Dědičná vina s námi dělá právě to, že nevnímáme druhého jako pomoc v uskutečňování plánu spásy, jako spolupracovníka na díle spásy, ale jako někoho, kdo je naším soupeřem, tím, s kým musíme zápasit o naplnění svého života, o své štěstí.
Život v narušenosti vztahu člověka ke stvoření

Příběh o prvním hříchu neopomenul připomenout také to, že v prvním hříchu došlo k narušení vztahu člověka se stvořením. Toto narušení vztahu se stvořením je třeba znovu vnímat v kontextu spásy, pravého štěstí.

Ve zprávách o stvoření jsme mohli meditovat, že Bůh stvořil svět pro člověka, jako prostor k životu, a že člověk je pozván k tomu, aby ve spolupráci s Bohem vedl toto stvoření k věčné spáse. V okamžiku, kdy člověk v prvním hříchu odmítl spolupracovat s Bohem, odmítl také tento stvořený svět, odmítl své místo a svou úlohu v něm. Zaujal ke stvoření špatný postoj.

Stvoření se pro člověka stalo něčím, kde projevuje svou dominanci
. Cílem jeho jednání není směřovat v tomto světě ke spáse, ale vytřískat z tohoto světa co nejvíce ve svůj krátkodobý prospěch, ke svému zdánlivému štěstí.

Hřích narušuje to, kým je člověk
Tím se dostáváme k určitému paradoxu. Člověk, který se rozhodl neposlouchat Boha, sám si rozhodovat o svém štěstí, se rozhodl sám proti sobě. Nejen tím, že opustil Boha, jediný zdroj života a vydal se na cestu k věčné smrti, ale také tím, že ztratil pravý smysl svého života.

Bůh nestvořil člověka z dlouhé chvíle, ale protože viděl jeho smysl, jeho poslání. Člověk měl být Božím spolupracovníkem na díle spásy. V prvním hříchu toto ale člověk odmítl. A tak odmítnutí uskutečňování tohoto díla, rozhodnutí se pro své cíle, je odmítnutím smyslu svého života, svého bytí, své existence.
Člověk, který odmítl poslouchat Boha, žit podle toho, jak Bůh stvořil tento svět, se tím odcizil sám sobě – přestal žít pro to, pro co byl stvořen. Mohli bychom obrazně říci, že přestal žít podle „návodu k použití“, přestal žít podle toho, k čemu byl stvořen. Jeho život přestává mít smysl.

Tam, kde je odmítnutí Boha, kde je postavení člověka do centra veškeré pozornosti (člověk jako ten, kolem kterého se všechno točí…), tam se paradoxně odehrává největší útok na samotné lidství. Člověk může být člověkem jen tehdy, když v centru své pozornosti, v centru svého života má Boha, respektive Ježíše Krista, pravého Boha, který se stal pravým člověkem.
Už kolikrát v dějinách jsme s tímto mohli mít zkušenost. Různé humanismy, které opěvovaly člověka, které ho stavěly do centra veškerého zájmu, končily velkým fiaskem. Člověk, který takovýmto způsobem jedná, jedná podle schématu prvního hříchu, koná harakiri se svým bytím.

Život v narušenosti vztahu člověka k Bohu

Ve všech dosavadních případech jsme mohli vidět, jak hřích narušuje jednotlivé skutečnosti v lidském životě. Všechna ta narušení jednotlivostí jsou vždy propojena rovněž s narušením vztahu člověka s Bohem.
Podívejme se nyní na toto narušení vztahu z perspektivy dějin spásy, o kterých letos uvažujeme. Když si vezmeme do ruky jednotlivé hodiny, které jsme již probrali a ve kterých jsme hovořili o Bohu, můžeme si uvědomit, že Bůh byl představen jako ten, kdo se stále zjevuje, kdo se dává stále poznávat (5. hodina), jako ten, kdo zůstává věrným (6. hodina). Poznávali jsme, že je tím, kdo svůj lid vede (7. hodina), že je stále přítomný uprostřed svého lidu (8. hodina) a zve ho k očistě (9. hodina). Stále k nám promlouvá (10. hodina) a zve nás k tomu, abychom se stali skutečně moudrými, abychom znovu uskutečňovali své poslání, svůj život (11. hodina). Dědičná vina s námi dělá to, že takovéhoto Boha odmítáme, že takovéhoto Boha nedokážeme ve svém životě poznávat, vnímat.
Kolikrát zakoušíme samotu, ptáme se: „Kde jsi, Bože?“  Kolikrát se snažíme dopátrat se toho, co ode mě Bůh žádá, ale jeho hlas nedokážeme slyšet. Kolikrát jsme se již snažili se svým životem něco udělat, prožít skutečnou očistu (obrácení), ale nejsme toho prostě schopni… Dědičná vina není jen něčím teoretickým, něčím, co je jen obsahem různých náboženských knih, ale je něčím, s čím se každodenně setkáváme.

Dědičná vina v životě křesťana
Možná si nyní kladete otázku, jak je to možné? Vždyť my z nás, kteří jsme pokřtěni, jsme při křtu byli zbaveni, respektive byla v našem životě smyta dědičná vina. Jak tedy můžeme v životě křesťana o nějaké dědičné vině vůbec hovořit?

Ano, při svátosti křtu byla v našem životě smyta dědičná vina, byly odpuštěny všechny vykonané hříchy, nicméně v pokřtěném zůstávají některé časné následky hříchu, jako bolesti, nemoc, smrt…, a pak také náklonnost ke hříchu, kterou tradice nazývá žádostivost, nebo v přeneseném smyslu „živná půda hříchu“ 
. 
Ve svátosti křtu dochází ke smytí dědičné viny, ale to neznamená, že se navracíme do původního stavu nevinnosti. Člověk, který „podstoupil“ tuto zkušenost hříchu, odloučenosti od Boha, je touto zkušeností jednou pro vždy zasažen. A má náklonnost k tomu, aby jednal podle již jednou „naučeného“ schématu. K tomu se ale ještě v krátkosti vrátíme v následujících hodinách, především v hodině, kdy se budeme věnovat hříchu (22. hodina).
Život ve vzdálenosti Bohu
Dědičná vina, náklonnost ke hříchu, život ve vzdálenosti Bohu, to nejsou jen nějaké teoretické, fiktivní skutečnosti, ale věci, se kterými máme svou zkušenost, se kterými se dnes a denně setkáváme.
Poselství naděje
Mohlo by se zdát, že je to s člověkem dosti smutné. A to je pravda. To jsou prostě důsledky toho, když se člověk rozhodne, že si sám chce určovat, jak bude dosahovat štěstí, kde bude své štěstí hledat.

Ale nemusí to tak být. Bůh to tak nechce nechat, nezanevřel na člověka, ale nabízí mu znovu svou blízkost. Je schopen pro člověka položit svůj život, udělat pro něho cokoli… Ale o tom více v následujících hodinách, kdy se po Vánocích budeme věnovat Boží lásce zjevené v Ježíši Kristu, respektive jednotlivým evangeliím.
Dnešní hodina byla v mnohém opakováním toho, o čem jsme již hovořili. Proto je vhodné se znovu vrátit ke čtvrté hodině, kde jsme v příbězích Gen 4-11 prostřednictvím jednotlivých příběhů hleděli na to, co s námi hřích dělá.

Všem, kteří sledují tuto výuku, přeji požehnané vánoční svátky. Kéž se dokážeme skutečně otevřít Tomu, který nechce naši záhubu, ale který přichází, aby nám ukázal pravou laskavou tvář Boha a pozval nás k našemu skutečnému štěstí.
� Myšleno v tom případě, kdy člověk neprožívá sexualitu jako plné dání se druhému, vytvoření plné jednoty…


� Člověk si podmaňuje zemi jiným způsobem. Nemá ji pod rukou (pod „manus“) tvůrčím způsobem, ale způsobem, který ubližuje, který ničí.


� Srov. KKC 1263 a 1264.





